
 
 

 العمارة السلجوقية
 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية

 
Seljuk Architecture: Between its own 

Characteristics and Mesopotamian 
Influences 

 

 وئام كريم يوسف
Weaam Karim Yousef 

 جامعة بغداد -كلية الآداب  -قسم الآثار  -طالبة دكتوراه 
Ph.D. student - University of Baghdad - College of Arts 

- Department of Archaeology 

weaam.kareem2208@coart.uobaghdad.edu.iq 
+9647714230020 

 

 زين العابدين موسى جعفر أ.د.
Prof. Ph.D. Zain al-Abidin Musa Jaafar 

 جامعة بغداد -كلية الآداب  -قسم الآثار 
University of Baghdad  -  College of Arts - Department of 

Archaeology 

zainalabideen.m@coart.uobaghdad.edu.iq 

+9647709661124 

 
 
 
 

mailto:weaam.kareem2208@coart.uobaghdad.edu.iq
mailto:zainalabideen.m@coart.uobaghdad.edu.iq


 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

502 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

                                                            
 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية

 
 وئام كريم يوسف

 زين العابدين موسى جعفر أ.د.
 ملخص البحث:

إن أهمية بلاد وادي الرافدين لا تكمن في حدودها الجغرافية أو زمنها التاريخي 
فحسب، بل في إرثها الحضاري المتصل الذي شكّل أساساً اعتمدت عليه حضارات لاحقة 

العصور الإسلامية، إذ استمر تأثيرها في العمارة والفنون عبر في المشرق القديم، وصولًا إلى 
آليات الانتقال الثقافي والتلاقح الحضاري، وبذلك فإن دراسة هذا الإرث تُعد مدخلًا أساسياً 
لفهم جذور العمارة الإسلامية والسلجوقية على وجه الخصوص، لما تحمله من صدى واضح 

أن كل الحضارات في العالم، تتلاقح في الأفكار، مما . و لابتكارات وادي الرافدين القديمة
يؤدي إلى بروز عدد من التشابهات الناتجة عن التأثيرات الخارجية، وأن التأثر بالطرز 
العمارية والفنية بين حضارات العالم، تعد واحدة من النتائج المتولدة عن ذلك التلاقح الذي 

دل التجاري وأثرها في تشكيل المشهد الحضاري طرائق التبايحدث نتيجة لعوامل متعددة. مثل 
الحروب والغزوات العسكرية، كذلك الهجرات والاستيطان، فضلا عن عبر العصور، و 

استخدام الحرفيون كوسطاء لنقل التأثيرات، والذي كان لهم التأثير في جوانب عمارية مختلفة، 
ب، والمقرنصات، والمحراب، منها )المداخل الضخمة، والعقود والاقبية، والأعمدة، والقبا

 والمنبر، والمئذنة، والإيوان، والزخارف، ومواد البناء(.
 السمات –السلاجقة  –العمارة  –التأثيرات  –بلاد الرافدين الكلمات المفتاحية: 

Seljuk Architecture: 

Between its own Characteristics and Mesopotamian Influences 

Weaam Karim Yousef 

Prof. Ph.D. Zain al-Abidin Musa Jaafar 

Abstract: 

The importance of Mesopotamia lies not only in its geographical 

boundaries and historical period, but also in its continuous cultural 
heritage, which formed a foundation upon which later civilizations in 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

503 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

the ancient Near East, up to the Islamic era, relied. Its influence on 

architecture and the arts persisted through mechanisms of cultural 

transmission and cross-fertilization. Therefore, studying this heritage 
is essential for understanding the roots of Islamic architecture, and 

Seljuk architecture in particular, given its clear echo of ancient 

Mesopotamian innovations. All civilizations in the world exchange 
ideas, leading to the emergence of similarities resulting from external 

influences. The influence of architectural and artistic styles among the 

world's civilizations is one of the outcomes of this cross-fertilization, 
which occurs due to multiple factors. Such as the methods of trade 

exchange and their impact on shaping the cultural landscape 

throughout the ages, wars and military invasions, as well as migrations 
and settlement, in addition to the use of craftsmen as intermediaries to 

transmit influences, who had an impact on various architectural 

aspects, including (huge entrances, arches and vaults, columns, 
domes, muqarnas, mihrab, minbar, minaret, iwan, decorations, and 

building materials). 

Keywords: Architecture - Characteristics - Influences - Mesopotamia 
- Seljuks 

 

 المقدمة:
التاريخ تعد بلاد وادي الرافدين من أقدم مراكز الحضارة، وأكثرها تأثيرا في تطورات 

البشري، إذ أضفت بيئتها الغنية بين نهري دجلة والفرات بنية لنشوء أولى المدنيات التي 
أرست دعائم العمران والفكر والتنظيم الاجتماعي، ففي مدنها الأولى مثل أوروك وأور وبابل 

رية، وآشور، ظهرت الأسس الأولى للكتابة، والتشريعات القانونية، والأنظمة الاقتصادية والإدا
إلى جانب الإنجازات العمرانية التي تجلت في المعابد والزقوّرات والقصور والأسواق والمنشآت 
الدفاعية. وامتازت حضارات وادي الرافدين بريادتها في الفهم المعماري، إذ طورت تقنيات 
 البناء باللبن والآجر، وابتكرت أنظمة العقود والقباب والأقبية والأواوين، كما جسدت في
منشآتها مصداقا متقدما للتخطيط الحضري للمدن والعمائر من خلال تنظيم المدن بالأسوار 
والمداخل والميادين المركزية، ولم تقتصر هذه الإنجازات على المجال المادي فحسب، بل 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

504 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

امتدت إلى البعد الرمزي والديني والفني، فكانت الزخارف والرموز الأسطورية والتجريدات 
 .نباتية تعبيراً عن عمق المعتقدات والخيال الفني الرافدينيالهندسية وال

وما هو جدير بالذكر أن كل الحضارات في العالم، تتلاقح في الأفكار، مما يؤدي 
إلى بروز عدد من التشابهات الناتجة عن التأثيرات الخارجية، والتأثر بالطرز العمارية والفنية 

ج المتولدة عن ذلك التلاقح الذي يحدث نتيجة بين حضارات العالم تعد واحدة من النتائ
 عوامل متعددة، يمكن ايجازها بالآتي:

 طرائق التبادل التجاري وأثرها في تشكيل المشهد الحضاري عبر العصور:أ. 
لعبت التجارة دورًا محوريًا في انتقال العمارة والزخرفة الرافدينية إلى مناطق مثل 

ج العربي، فقد كانت مدن مثل أور وأريدو وماري مراكزا الأناضول، والشام، وفارس، والخلي
تجارية نشطة، إذ تبادل التجار بضائعهم مع مناطق أخرى، حاملين معهم أيضًا نماذج فنية 

ومن خلال القوافل التجارية، انتقلت  ، والطرز العمرانية،كالتمائم والزخارف الطينية والمعدنية
يين بالآجر المزجج، والزخرفة التصويرية، لتُؤثر في أنماط البناء المختلفة، وتقنيات التز 

سوسة الإيرانية وأوغاريت السورية مدينة أصفهان و  تخطيط المدن والمباني في أماكن مثل
(. وكانت طرق التجارة بين بلاد 67، 1992( ومدينة قونية )باذياب، 214، 1973)باقر، 

نهري دجلة والفرات كوسائل نقل وادي الرافدين وبلاد الأناضول تعتمد بشكل رئيس على 
مائية للبضائع، في حين ربطت الطرق البرية جنوب وادي الرافدين بمدن الشمال مرورًا بجبال 
زاغروس ومناطق أرارات وتركيا الشرقية، ومن أهم هذه الطرق طريق القوافل المعروف بطريق 

وروس، إضافة إلى آشور التجاري الذي يصل بين نينوى وبلاد الأناضول مرورًا بجبال ط
طريق ماري وطريق الجزيرة الذي يربط بين مدن جنوب الرافدين ومدن الأناضول الشمالية، 
إذ لعبت المدن الشمالية لبلاد وادي الرافدين مثل آشور ونينوى دورًا محوريًا كمراكز تجارية 

مرور  للتبادل مع الأناضول وسوريا، وكانت القوافل تسلك مسارات جبلية وأودية لتسهيل
التجار والبضائع عبر التضاريس الوعرة، وانتقلت عبر هذه الطرق المعادن كالذهب والنحاس 
والفضة، إلى جانب الحبوب والصوف والسلع الحرفية، وأنشأ التجار محطات استراحة 
ومستودعات على طول المسارات لتأمين مرور البضائع وتوفير الراحة للقوافل، وشكلت هذه 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

505 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

ة رابطًا حيويًا لتبادل الثقافات والمعرفة  والفنون بين حضارات وادي الرافدين الشبكة التجاري
 (.58-50، 1999وبلاد الأناضول )ساكز، 

 ب. الحروب والغزوات العسكرية:
ساهمت الحروب، سواء بكونها هجومًا أو دفاعًا، في نقل التأثيرات الفنية الرافدينية 

الملوك الآشوريون والبابليون مناطق مثل الشام ومصر إلى البلدان المجاورة، فعندما غزا 
والأناضول، كان يتحرك مع جيوشهم حرفيين وفنانين متخصصين، أو يقومون بأسر فناني 
المناطق التي يتم غزوها لنقلهم إلى عواصمهم ومدنهم، ما أسهم في انتشار فنونهم على 

الرافدينية في قصور ملوك فارس  نطاق واسع، وقد أعُيد إنتاج النماذج الزخرفية والرمزية
الإخمينيين، كما في برسيبوليس، واحتفظت بعض النقوش التصويرية بنفس الرموز الآشورية 

وأسهم الآشوريون في  (.Roux, 1992, 201مثل الثور المجنح والنسر والزهور النجمية )
طرق التجارة  القرن التاسع والثامن قبل الميلاد بغزوات نحو غرب الأناضول للسيطرة على

 (.424، 2024وفرض النفوذ على الممالك المحلية مثل لويديا وفريجيا )النجار، 
وشهد عهد تيغلات بلاصر الثالث وسنحاريب حملات واسعة شملت المناطق 
الشمالية والغربية، بما فيها المدن الساحلية والطرق التجارية الحيوية، إذ فرض الآشوريون 

صغيرة، وألزموا بعضها بالولاء المباشر للسلطة المركزية في بلاد الإتاوات على الممالك ال
آشور، وأدت هذه الحملات إلى نقل عناصر الفن والزخارف والنماذج الرمزية الرافدينية إلى 
المناطق الأناضولية المختلفة، ما أدى إلى تأثر المدن الساحلية والممالك الصغيرة بالهيمنة 

، 2024بعض الرموز الآشورية التقليدية في نقوشهم )النجار، الثقافية والفنية، مع تبني 
455.) 

 ج. الهجرات والاستيطان:
أدت الهجرات المتكررة داخل وخارج بلاد الرافدين، سواء لأسباب بيئية أو سياسية أو 
تجارية، إلى انتقال عناصر العمارة والزخرفة إلى مناطق مثل الخليج العربي وجنوب إيران 

م والاناضول، فقد جلب المهاجرون معهم معرفتهم في البناء، وتقنيات حفر وسواحل الشا
كما نُقلت تقنيات الزخرفة بالطين والقرميد المزجج ، القنوات، وتخطيط المدن، وتزيين المعابد

من بابل إلى سوسة في فارس عبر هجرات سكانية مدعومة من الملوك الفرس بعد احتلال 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

506 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

وشهد وادي الرافدين هجرات متتابعة نحو  (.301، 1983ق.م )سوسة،  539بابل عام 
إيران والأناضول منذ الألف الثالث قبل الميلاد، إذ هاجر الأشوريون إلى شمال غرب إيران 
وشرقي الأناضول لأغراض تجارية وعسكرية، وبعد سقوط الإمبراطورية البابلية، انتقل بعض 

لتجارة النهرية. كما استقر الآراميون في سكان الرافدين شمالًا وغربًا مستفيدين من طرق ا
غرب إيران وشمال الأناضول وأسسوا مستوطنات صغيرة، ومع الفتح الإسلامي، هاجر 
العرب والتجار والفقهاء إلى المناطق الحدودية في إيران وشرق الأناضول مؤثرين في الثقافة 

ل وغرب إيران هجرات المحلية خلال القرون الوسطى والعصور الحديثة، إذ شهدت الأناضو 
، 2024لتعزيز السيطرة العسكرية والإدارية، ولأسباب اقتصادية وديموغرافية )النجار، 

414.) 
 د. الحرفيون وسطاء لنقل التأثيرات:

لم تكن فنون العمارة والزخرفة في بلاد الرافدين حبيسة الجغرافيا، بل سافرت عبر 
الذوق الجمالي والمعماري لحضارات أخرى،  القوافل والفتوحات والهجرات لتؤثر في تشكيل

وقد أسهمت وسائل الانتقال هذه في جعل الفن الرافديني عنصرا مكونا من عناصر الهوية 
تنقل الحرفيون من وادي الرافدين إلى إيران والأناضول بحثا ، إذ البصرية للشرق الأدنى القديم

هؤلاء الحرفيون في نشر المهارات  ، وأسهمعن فرص التبادل العماري ونقل خبراتهم الفنية
انتقالهم  وشكل والأنماط الفنية المحلية، مؤثرين في التراث المعماري والزخرفي للبلدان القريبة،

جسورا ثقافية بين المجتمعات، ما أتاح تبادل التقنيات والأساليب الفنية، إذ كان بعض الملوك 
ي بلاطاتهم الملكية، وقد نقلت معهم طرائق يستقدمون الحرفيون والفنانون الرافدينيون للعمل ف

صناعة الآجر، وأساليب الزخرفة التصويرية، وتقنيات النقش البارز، والتماثيل الرمزية، ما 
 .(Parrot, 1958, 113)أسهم في تعميم العناصر الرافدينية في بيئات حضارية مغايرة 

 )سمات عمارة المساجد والمدارس السلجوقية(
 الضخمة:أولا. المداخل 

امتازت المساجد والمدارس السلجوقية بضخامة المداخل التي اضفت على البناء عددا 
من الدلالات الفنية والرمزية، مثل الإعلان عن الأهمية الوظيفية للمبنى وفرض الحضور 
البصري والنفسي، كما أن ارتفاع المداخل في البناء يدل على السمو والرفعة والانتقال من 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

507 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

نيوي إلى عالم السمو والعبادة. وتتميز المداخل إضافة لضخامتها بكونها من العالم الد
المداخل المباشرة والتي تؤدي مباشرة إلى )الدركاة( أو الممر المؤدي إلى المُصلى، كما هو 
الحال في مسجد إبلكجي ومسجد صرجلي ومسجد إردمشاه، والمداخل المؤدية الى ساحة 

علاء الدين، وكذلك الحال بالنسبة للمدارس، إذ يؤدي  المسجد كما هو الحال في مسجد
المدخل الى الساحة الوسطية في المدارس كما هو الحال في مدرسة صرجلي وإنجة منارة، 
وكذلك مدرسة قرة طاي. كما تمتاز المداخل بظاهرة البشتاك، وهي بروز المدخل عن سمت 

تراجعة، وحملت الجدران التي تعلو الجدار، كما امتازت بعلو المدخل بواسطة عقود مدببة م
المدخل نقوش تذكارية نقش عليها اسم الباني وتاريخ البناء وتاريخ التجديدات التي لحقت 
بالمبنى في العصور اللاحقة، ومن أهم سمات العمارة السلجوقية هو تعدد المداخل في 

دي إبلكجي المبنى الواحد، وقد يصل عدد المداخل إلى ثلاثة، كما هو الحال في مسج
ومسجد علاء الدين. فضلا عن استخدام الرخام الأبيض والرصاصي في بناء أغلب واجهات 
المداخل، كما استخدم الخزف الأزرق والفيروزي في زخرفة المداخل، وتعد هذه السمات 
بعمومها ليست بالغريبة على العمارة بشكل عام، إذ استخدمت المداخل الضخمة في العراق 

استخدم المعمار في ذلك الحين طريقة بناء المدخل ككتلة بنائية متفردة كما هو القديم، وقد 
الحال في بوابة عشتار، وهي من أبرز الشواهد المعمارية والزخرفية في التاريخ البابلي، وقد 

ق.م(، لتكون المدخل الشمالي  562–604بُنيت في عهد الملك نبوخذ نصر الثاني )
بة على امتداد شارع الموكب، وربطت هذه البوابة بين المعابد لعاصمة بابل، وأقيمت البوا

، وقد زُينت واجهة البوابة (Frankfort, 1996, 104) والقصور والأسواق في قلب المدينة 
بقرميد أزرق لامع من الفخار المزجج، ما أضفى عليها إشراقة لونية لم تعرفها العمارة من 

داسة والعلو السماوي في المعتقد البابلي )باقر، قبل، وكان اللون الأزرق يرمز إلى الق
1973 ،203.) 

 ثانيا. العقود والأقبية:
تعد العقود من أهم العناصر العمارية المستخدمة في البناء، إذ استخدمت كرافع 
رئيسي للأحمال، ويعتمد عليه في الربط بين الأعمدة الحاملة للسقوف، وقد استخدم العقد في 

دينية والمدنية والعسكرية، كما يستخدم لتشكيل مرتكز التقاء عتبات النوافذ مختلف الأبنية ال



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

508 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

(، وقد تنوعت اشكال العقود وأنواعها التي استخدمت في 8، 2024والمداخل )مرزوق، 
عمارة المساجد والمدارس السلجوقية، ومن ابرزها العقد المدبب والعقد المتراجع والعقد 

ك العقود وفق موقعها من البناء، إذ استخدمت في داخل الثلاثي، وقد اختلفت قياسات تل
المصلى، وفوق المداخل، وكذلك أعلى النوافذ، وقد استخدم الحجر كمادة رئيسة في تشكيل 
العقود. وتعد العقود من العناصر العمارية المهمة في العراق القديم وقد تنوعت أشكالها من 

ية الحاصلة، إذ ظهر العقد المدبب في مدينة عصر إلى آخر وفقا للبيئة وللتطورات المعمار 
 (، إذ استمرت6ق.م( )الزيدي، ب.ت،  2800اور في عصر فجر السلالات السومرية )

العقود في معابد الحضر وقصورها، مثل قصر الأواوين ومعبد  الشمس، واستمرت استخدام 
تي تطورت عن العقود نصف الدائرية بكثرة في المداخل، وكذلك ظهرت العقود الصماء ال

(، واستمر استخدام 240، 2010نظام الخسفات والبروزات الرافدينية القديمة )العامري، 
العقود وشاعت في أروقة الحيرة وتكريت، كما في دير العبيد، وكذلك في واجهات قصر 

 .(241، 2010المدائن، بأقواس مفتوحة واخرى صماء )العامري، 
المتراجعة، إذ ظهرت لأول مرة في مدينة الوركاء وكذلك الحال بالنسبة للعقود 

وتحديدا في مبانيها الدينية، مثل معبد الإله إنانا والمعبد الأبيض،  ق.م( 3000–4000)
، 2017وامتد استخدام هذا النوع من العقود حتى العصور البابلية والاشورية الحديثة )ثامر، 

فكرة ابتكاره في العراق القديم في مدينة (، في حين ظهر العقد الثلاثي، إذ بدأت أوائل 34
المعماري "هنري فرانكفورت" واصفا العقود السومرية المبكرة بأنها "محاولات  أوروك، ويذكر

بدائية لإيجاد خطوط منحنية مركبة"، وهو ما يقابل من حيث الفكرة العقد الثلاثي الذي ظهر 
 (.25، 2004ت، بوضوح في مراحل لاحقة وصولا للعصور الإسلامية )شحيلا

كما استخدمت الأقبية كنظام لتسقيف أغلب المباني السلجوقية، ولا سيما في المساجد 
والمدارس، أما بشكل تام أو في بعض أجزاء المبنى، كما هو الحال في مسجد إبلكجي الذي 
استخدم في تسقيفه ثلاث قباب مركزية، في حين شيد السقف المتبقي بواسطة الأقبية 

، والتي كانت في مجملها على شكل المهد، وعلى شكل الجملون ونصف المتقاطعة
الأسطواني. وكذلك الحال في قاعات الدرس في المدارس السلجوقية، كمدرسة صرجلي 
ومدرسة إنجة منارة وقرة طاي، وإذا ما أردنا الوصول إلى بداية هذا النوع من التسقيف فنجد 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

509 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

افدين، تحديدا في معبد الإله إنانا في الوركاء أن استخدامه الأول ظهر في بلاد وادي الر 
، إذ وجدت بقايا ممر مسقف بصفوف من الآجر المتراجع )ق.م 3200لطبقة الرابعة، )ا

 (.34، 1989على شكل قبو بشكل بدائي )سليم، 
 ثالثا. الأعمدة:

تعد الأعمدة من العناصر العمارية المركزية في العمارة الإسلامية، إذ استخدمت 
العقود الحاملة للسقوف، كما استخدمت بأنواع متعددة منها المنفصل ومنها المدمج  لحمل

(، وما هو ملاحظ أن العمارة السلجوقية لم تبتعد عن 140، 2005بالجدار )الكبيسي، 
استخدام هذا النوع من العناصر العمارية، إذ استخدمت الأعمدة في المساجد السلجوقية ذات 

مسجد علاء الدين في قونية، وكانت في أغلبها مصنوعة من  المساحات الكبيرة، مثل
الحجر، وترتفع فوقها تيجان تحمل العقود الرافعة للسقف، وهذه الأعمدة جاءت في مسجد 
علاء الدين بأشكال مختلفة وغير متناسقة، لا في الشكل ولا في المساحة، وربما جاء ذلك 

في المدارس فقد ظهرت الأعمدة بأشكالها  نتيجة تعدد التجديدات التي لحقت بالمسجد، أما
الزخرفية لا العمارية، في مداخل المدارس، كما هو الحال في مدرسة صرجلي ومدرسة إنجة 
منارة وقرة طاي، وكذلك وجدت الأعمدة الزخرفية وهي تحد الأواوين الموجودة في تلك 

للمدرسة، حاملة المدارس، كما وجدت أيضا على شكل بوائك مطلة على الساحة الوسطية 
 تلك العقود التي تتقدم الأروقة.

وبالاعتماد على التنقيبات الأثرية، نجد أن الظهور الأول للأعمدة في العمارة العراقية 
القديمة تعود إلى تلك النماذج المبنية من القصب، والتي ظهرت على صور الأختام، والتي 

ن، إذ كانت تستخدم مجموعة من أعواد تعد المرآة العاكسة للواقع العراقي في ذلك الحي
القصب وتلف مع بعضها البعض بأحكام لغرض اسناد البناء المبني من ذات المادة، وقد 
تنوعت أشكال الأعمدة بين المدور والمربع، والذي يستند على قواعد دائرية أو مربعة، ثم أخذ 

دة الخشبية، مثلما وجد عنصر العمود بالتطور مع مراحل الزمن المختلفة وصولا إلى الأعم
في مقبرة أور، إذ وجدت غرفة تطل على الساحة بمجموعة أعمدة خشبية، ثم استخدم العمود 

 2800المبني من الآجر في القصور السومرية، مثل القصر السومري في مدينة كيش )



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

510 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

ق.م(، إذ عثر في أحد قاعاته على مجموعة أعمدة، وسميت هذه القاعة بقاعة الأعمدة 
 (.5، 2019عة )زاير، الأرب

 رابعا. القباب:
استخدمت القباب في أغلب المساجد والمدارس كوسيلة للتسقيف، تجمع ما بين 

(، وقد 52، 1987الوظيفة المعمارية، والهيئة المقدسة ذات الشكل الجمالي )مصطفى، 
دة ما تعلو امتازت العمائر السلجوقية بنوعين من القباب، هي القبة نصف الدائرية، والتي عا

المصلى كما هو الحال في مسجد علاء الدين، أو قد يضم المسجد الواحد أكثر من قبة 
واحدة، مثل مسجد إبلكجي، أما القبة المركزية فقد استخدمت في المساجد ذات المساحات 
الصغيرة، والتي تغطي المصلى بالكامل، كما هو الحال في مسجد صرجلي ومسجد إردمشاه 

ة، أما النوع الآخر فهي القباب المخروطية التي استخدمت في بلاد الأناضول في مدينة قوني
بشكل عام، وذلك لملائمتها للظروف الجوية الباردة، فهي تمنع في تكوينها من تجمع الثلوج 

(، 66، 1987التي تؤدي بالتالي إلى تعرض البناء للتلف بسبب ذوبان الثلوج )مصطفى، 
ب فوق الأضرحة الملحقة بالمساجد كما هو الحال في مسجد واستخدم هذا النوع من القبا

علاء الدين، والذي اشتملت ساحته الملحقة على ضريحين مثمنيين تعلوهما قبتين 
مخروطيتين، ويعد هذا النوع من القباب من السمات السلجوقية البارزة والتي انتقلت في ما 

ارة أو معتدلة كما هو الحال في بعد إلى البلدان المجاورة حتى وأن كانت ذات أجواء ح
 (.44، 1974العراق )الحديثي، 

وإذا ما بحثنا عن أصل ظهور القبة كعنصر تسقيفي فأننا نجد أن الظهور الأول لها 
ظهرت في أولى المساكن الرافدينية في تبة كورا في كان على يد المعمار الرافديني، إذ 

دائري تم تسقيفه فراغ جمدة نصر، بشكل  عصور ما قبل التاريخ أواخر حقبة أوروك وبداية
الأخرى، كالخشب والحجر والمعدن،  بالقبة التي نفذت من مادة الطين لندرة المواد الانشائية

كما أوردت المصادر أن في المقبرة الملكية في أور في العهد السومري، حوالي الألف الثالث 
ة وقباب مخروطية )العامري، قبل الميلاد، وصلت نماذج من السقوف معقودة بشكل أقبي

2010 ،222.) 
 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

511 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

 خامسا. المقرنصات:
تعد المقرنصات هي اليد المطاوعة لنقل الشكل المربع إلى دائري، في سبيل تهيئة 
البناء لحمل القبة، فقد أدرك المعمار صعوبة رفع القبة على قاعدة مربعة، واستعان بتلك 

زخرفية مميزة استخدمها المعمار لإضفاء الحيلة التي دمجت وظيفتها العمارية مع وظيفة 
(، وقد شاع استخدام المقرنصات 34، 1970لمسة جمالية لصنعته المعمارية )شافعي، 

بأشكالها المميزة في العمارة السلجوقية، إذ استخدمت المثلثات الكروية كعنصر تحويل في 
ضع المثلث على المساجد والمدارس السلجوقية بشكل عام، وقد استخدمت هذه التقنية بو 

قاعدته، لترتفع فوقه بقية المثلثات التي تتصاغر في المساحة وصولا إلى الشكل المثمن، وقد 
اختلفت مساحات تلك المثلثات الكروية من مكان إلى آخر وفقا لقطر القبة، فكلما زاد القطر 

 كلما كبرت مساحة المثلثات الكروية.
 نجد أصولا واضحة لهكذا نوع من المعالجات وبالعودة إلى العمارة الرافدينية فأننا لا

العمارية المتطورة، ولكننا نجد مجموعة من الزخارف الهندسية التي تشبه خلايا النحل 
(، وربما هي البداية 129، 1992المتكررة والمتراجعة في العدد وصولا إلى التلاشي )خليفة، 

في التحويل من القاعدة المربعة إلى  الأولى التي أوحت للمعمار المسلم باستخدام هذه التقنية
المثمنة، وثم انتقلت تلك المعالجة لتعم الأبنية الإسلامية بشكل عام ومنها المساجد والمدارس 

 السلجوقية.
 سادسا. المحراب:

يعد المحراب من العناصر العمارية التي ترتكز عليها الأبنية الدينية الإسلامية، إذ لا 
وسط المصلى، وقد سارت العمارة السلجوقية في بناء مساجدها يوجد مسجد بدون محراب يت

(. وقد استخدم المحراب بأنواعه المختلفة 85، 2002ومدارسها على هذا الديدن )شيرزاد، 
في المساجد والمدارس السلجوقية، ما بين الشكل البسيط والشكل المتكلف في الزخرفة، وقد 

اريب، وقد وردت بأشكال متعددة منها استخدمت مادتي الحجر والآجر في بناء المح
المحاريب المتراجعة، والمحاريب نصف الدائرية، والمحاريب المدببة، ومحاريب المقرنصات، 
إذ يبدأ المحراب بمجموعة مقرنصات تتناقص في العدد وصولا إلى القمة، وهي الأكثر 

 شيوعا في العمارة السلجوقية.



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

512 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

ن، فلم يكن هناك مفهوم ديني مشابه للقبلة أما عن تأصيل المحراب في بلاد الرافدي
الإسلامية، لكن المعبد أو القصر كان يحتوي على محاور محددة توجه نحو الشمس أو نهر 
أو أي مركز مقدس، مثل المعابد السومرية أو البابلية، وبعض المعابد كانت تستخدم محاور 

و الشمس أو أي معبود آخر متعامدة مع الشوارع الرئيسية أو محاور موجهة نحو النجوم أ
(، وهو ما يعكس فكرة تنظيم المكان للعبادة أو الاحتفال الديني، 52، 2000)وكوفاليف، 

وهو مقدمة مفاهيمية لاحقة لتحديد اتجاه القبلة في المساجد، إذ تذكر المعاجم الأكدية ورود 
مز للإله والدلالة كلمة "قبالو" للدلالة على الحنية الصماء في الجدار المقدس لغرض وضع ر 

 (.105، 2025عليه )القيسي، 
 سابعا. المنبر:

يعد المنبر في العمارة السلجوقية في قونية من العناصر العمارية الأساسية التي 
تعكس المستوى الفني والمعماري لهذه الفترة في بلاد الأناضول، إذ جمع بين الوظيفة الدينية 
لإلقاء الخطب والوعظ، والزخرفة الدقيقة، وقد تميزت المنابر السلجوقية بأشكالها المتنوعة 

ح بين المنابر المستطيلة البسيطة والمنابر المتدرجة التي تتميز بالعمق الزخرفي، التي تتراو 
من خلال تصميم الدرج والألواح الجانبية بشكل متكرر ومتدرج في النقش والكتابة، أما فيما 
يخص الزخرفة، فقد اعتمد الحرفيون بشكل رئيس على الخشب كعنصر أساس، إذ أتاح لهم 

لجانبية والمدخل الأمامي والدرج والسطح العلوي ابتكار نقوش هندسية النحت على الألواح ا
معقدة تتضمن الأشكال المربعة والمثلثة والنجوم المتداخلة، إلى جانب الزخارف النباتية 
المستوحاة من الطبيعة والمتشابكة بأسلوب متشابك، كما دمجت بعض المنابر الكتابات 

ائية للسلطان السلجوقي وبعض الآيات القرآنية على بالخط الكوفي وخط الثلث بعبارات دع
الألواح، بالإضافة إلى استخدام المقرنصات الخشبية الصغيرة في العقد العلوي وحواف 
المنبر. أما أحجام المنابر، فقد تراوحت وفقًا لحجم المسجد وأهميته، فقد وجدت المنابر كبيرة 

مسجد علاء الدين، في حين كان لا وجود الحجم وفخمة الزخرفة في المساجد الكبيرة مثل 
للمنابر الصغيرة، فقد انعدم وجود المنبر في المساجد الصغيرة مثل مسجد إردمشاه ، وربما 
بسبب عدم قيام صلاة الجماعة فيه أو بسبب صغر المساحة التي لا يحتاج فيها الخطيب 

لك لأن وظيفة المنبر إلى اعتلاء مرتفع لوصول صوته، وسيطرته الحضورية بين المصلين، ذ



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

513 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

، وأهم ما يميز المنبر هو كونه (45، 2008هي توجيه الصوت أثناء الخطبة )ألف الدين، 
 مصنوع بتقنية "الكونديكاري" وتعلوه قبه مخروطية، يعلوها شكل الهلال.

ولعلنا نرجح أن فكرة فرض السيطرة على الحضور من أجل التواصل البصري 
إنما هي فكرة موغلة بالقدم وتعود أصولها إلى العراق القديم،  والصوتي والهيمنة الحضورية،

منصة الملك" التي  قد تشير في هيئتها إلى المنصات المرتفعة التي "إذ استخدم ما يسمى 
تُستخدم في المعابد والقصور، والتي كان يلقي عليها الملوك خطاباتهم أو يُقدمون خلالها 

لمنصات في تصميمات المعابد والقصور، مثل معبد قوانينهم وشرائعهم، وقد ظهرت تلك ا
إنليل في نيبور ومعبد إنانا في أور، وقد استخدمت المنصات لإلقاء خطابات مهمة، وربما 

 (.76، 2000كانت تُعدّ مكاناً لتقديم القوانين والتعاليم للشعب )وكوفاليف، 
 ثامنا. المآذن:

لعمارة الإسلامية، وذلك لأنها تعبر عن تعد المآذن من العناصر العمارية المميزة في ا
الهوية الدينية للمبنى سواء كان مسجدا أو مدرسة، وإن العمارة السلجوقية امتازت بالاهتمام 
بهذا العنصر الذي يمثل البطاقة التعريفية للدلالة على وجود الإسلام في المنطقة، وهي 

 (.37، 1959بمثابة الشاخص الشاهق للإيذان بوجود المسجد )سالم، 
وإن أهم ما يميز المآذن السلجوقية هو الاعتماد على الحجر والآجر كمادتين 
رئيسيتين للبناء، وقد أقيمت المآذن على قاعدة مربعة أو مثمنة وتكون من الحجر، لترتفع 
المئذنة ببقية أجزائها بواسطة مادة الآجر، أما بدن المئذنة فيكون على شكلين أما بالشكل 

سطواني، ويكون متدرج ومتناسق مع القاعدة في الشكل والطول، فكلما زاد المضلع أو الا
طول البدن كلما كبرت القاعدة الحجرية الحاملة له. وكما تميزت بتعدد الشرفات التي تراوحت 
بين الشرفتين إلى الثلاثة في البدن الواحد، ويمكن الارتقاء لها من خلال درج حجري في 

الارتفاع النسبي الكبير مقارنة ببقية أجزاء المسجد ن السلجوقية هو الداخل. ومما يميز المآذ
، كما امتازت كما هو الحال في مأذنة مسجد إبلكجي، للدلالة على البعد الرمزي والديني

بوجود المقرنصات التي تحمل الشرفات من الخارج، وهي سمة عامة في كافة المآذن 
لعادة بواسطة زخارف من الآجر الأزرق المزجج، السلجوقية بدون استثناء، وزين البدن في ا

وتباين وضعيات الآجر لتكوين هيئات هندسية متكررة، وكذلك الهيئات النباتية التي تعتمد 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

514 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

على التكرار والتقابل والتناظر في تكوين الصيغة المتكاملة للزخرفة، واستخدم الخط الكوفي 
"آية الكرسي" من سورة البقرة. وما هو في الزخارف الكتابية التي كانت في الغالب تتضمن 

جدير بالذكر هو الانسجام العام للمأذنة مع كتلة المسجد، إذ تكون عنصرا عضويا للمسجد 
غير منفصلة عنه، كما هو الحال في مسجد صرجلي، ومسجد إبلكجي، وكذلك الحال في 

(. ولعل أهم 67، 1981مدرسة إنجة منارة التي سميت بهذا الاسم لجمال مأذنتها )حسين، 
ما يميز المآذن السلجوقية هو انتهاء المأذنة بواسطة قبة مخروطية يعلوها ميل يعلوه شكل 

 الهلال.
وإذا ما أردنا الغوص في الصيغة الأولى لظهور فكرة الشاخص المرتفع الذي يدل 

ي على المكان المقدس، فأننا نجدها قد تكشفت لأول مرة في بلاد وادي الرافدين، متمثلة ف
تعد الزقورة واحدة من أهم نتاجات المنجز المعماري لحضارة فكرة الزقورة بتعدد طبقاتها، إذ 

، وأكثرها إثارة للتساؤل، فعلى مدى عقود من البحث قضاها الباحثين والآثارين الرفدينبلاد 
في محاولة الكشف عن مكنونات وغموض ذلك الصرح، وعلى الرغم من عدم التوصل إلى 

يجيب عن الكثير من تلك التساؤلات، إلا أن الجهود التي بذلت في هذا  تفسير قاطع
الخصوص أسهمت إلى حد كبير في إماطة اللثام عن جزء مهم من تفاصيل هذا الصرح، 

وإن العوامل التي أدت إلى بلورة ذلك المنجز المعماري . من حيث ماهية الشكل والوظيفة
ة المستندة في عمومها إلى معطيات ظلت محصورة ضمن إطار من الفرضيات النسبي

وقد وضع الباحثين عددا من الآراء حول رمزية بناء الزقورة، منها ما  ،وأحكام محددة مسبقاً 
من خلال نظر الانسان ، فيربط بين حاجة الانسان لبناء الزقورة وبين نقطة التلاشي السماوي 

من عين الناظر على رجية المتوازية والخااليها يتكون ذلك الشكل الهرمي عند الخطوط 
وكذلك التعبير عن المنشأة الدينية المسيحية السماء، وتدخل ضمن هذا الحيز فكرة المؤذن، 

 (.167، 2016التي تستخدم المنارة لإطلاق الأجراس الشعائرية )كامل، 
 تاسعا. الإيوان:

قة، يمكننا القول من خلال الدراسة الميدانية المرفقة بالدراسات التاريخية والآثارية الساب
أن أهم ما يميز العمارة السلجوقية هو اعتمادها على عنصر الإيوان في تكوين الهيئة العامة 
للمساجد والمدارس، وهذا لا يعني بالضرورة عدم استخدام الإيوان في العمارة الإسلامية 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

515 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

الإيوان سواء السابقة لعصر السلاجقة، إذ أن العمائر الإسلامية حملت إلينا أمثلة عديدة عن 
في الأبنية الدينية أو المدنية والتعليمية، كالمدرسة المستنصرية وقصر الاخيضر )آل جعفر، 

(، ولكن المعمار السلجوقي اعتمد على الإيوان كوحدة مركزية جمعت بين 199، 2002
عبر الإيوان عن فكرة الربط بين العبادة والعلم، إذ صار المكان هيئة المسجد والمدرسة. و 

لذي يتقدم الساحة ويضم المحراب مكاناً يلتقي فيه المصلّون والعلماء والطلبة، ليجمع بين ا
خطاب الوعظ والخطاب العلمي في آنٍ واحد، فكما يتوجه المصلي عبر الإيوان نحو القبلة 
طلباً للهداية الروحية، يتوجه الطالب عبر الإيوان نحو المعلم طلباً للهداية المعرفية، وبذلك 

ح الإيوان رمزاً لوحدة العقيدة والعقل في الفكر الإسلامي السلجوقي، أما من الناحية أصب
المعمارية والتخطيطية، فقد عد الإيوان محور الارتكاز الذي تنتظم حوله أروقة المسجد 
وأجنحة المدرسة، فكان الإيوان القبلي يؤدي دور المصلى في المساجد، وفي الوقت نفسه 

الكبرى في المدارس، إذ يطل على الساحة الوسطية التي ترمز إلى  يشكل قاعة التدريس
 –ساحة الفكر، وهذا الدمج أنتج نموذجاً عمرانياً متكاملًا عُرف لاحقاً باسم )المدرسة 

 الجامع(، وبلغ ذروته في مدن مثل أصفهان وقونية.
 واستخدم الإيوان كوحدة مركزية في المصلى في بعض المساجد، مثل مسجد علاء
الدين، واستخدم الإيوان في كافة المدارس السلجوقية في مدينة قونية، مثل مدرسة صرجلي 
ومدرسة إنجة منارة ومدرسة قرة طاي، إذ استخدم الإيوان بطرائق متعددة، فتارة وضع ليمثل 
فتحة المدخل المؤدي إلى الساحة الوسطية ويقابله إيوان القبلة الذي يحتوي على المحراب 

 .في الغالب
وإن من أهم سمات الإيوان في العمارة السلجوقية هو تسقيفه بواسطة الأقبية الجملونية 
والأقبية نصف الاسطوانية التي يرتفع البناء بارتفاعها، كما هو الحال في مدرسة صرجلي 
ذات الطابقين، وقد استخدمت مادتي الحجر والآجر في بناء الأواوين، والتي زينت واجهاتها 

مدببة أو مثلثة حسب الشكل العام للإيوان، وزينت تلك الواجهات بواسطة زخارف بعقود 
هندسية وكتابية اشتملت على )آية الكرسي( من سورة البقرة، وسورة آل عمران، كما هو 

 الحال في مدرسة قرة طاي ومدرسة إنجة منارة.



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

516 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

ـإننا نجد أن هذا وإذا ما عدنا إلى الآراء التي تحاول تأصيل الإيوان وظهوره الأول، ف
الشكل من البناء قد ورد شكله في عدد من الأبنية في بلاد وادي الرافدين، ابتداء من بيوت 
القصب التي ظهرت على الأختام الاسطوانية، والتي شكلت في طرازها البناء ذو الجدران 

لى (. ومن أقدم ما يشير إ87، 1975الأربعة، والذي يترك واحد فيها مفتوحا )مورتكات، 
فكرة الإيوان يمكن تتبعه في العمارة البابلية والآشورية، وبشكل خاص في القصور والمعابد 
التي ضمت وحدات مغطاة بأقبية مفتوحة من جهة واحدة على فناء أو ممر، فقد كانت الغاية 
من ذلك توفير مساحة نصف مكشوفة تجمع بين الانفتاح والحماية من عوامل الطقس، وهي 

، وأحد أقدم الأمثلة على (78، 2002)آل جعفر، التي يقوم عليها الإيوان لاحقاً نفس الفكرة 
هذا النمط المعماري وجد في قصر نبوخذ نصر الثاني في  مدينة بابل )القرن السادس 
ق.م(، إذ ظهرت حجرات ذات أقبية نصف دائرية مفتوحة على فناء وسطي، تمثل شكلًا 

 –القصور الآشورية في نينوى وخورسباد )القرن التاسع أولياً لفكرة الإيوان، كما أظهرت 
السابع ق.م( مداخل ضخمة معقودة بواسطة عقد نصف أسطواني تؤدي إلى قاعات العرش، 

 (.45، 1975وهي الأقرب وظيفياً وشكلياً إلى الإيوان )مورتكات، 
 عاشرا. الزخارف:

الإسلامية، إذ جمعت بين تعد الزخارف من أبرز مظاهر النضج الفني في العمارة 
العمق الرمزي والدقة والتقنية التنفيذية، وعبرت عن فلسفة روحية عميقة ذات دلالات عديدة 

 (.89ترى في الجمال انعكاساً للنظام الكوني الإلهي )ويلسون، ب.ت، 
وبدأت الزخرفة السلجوقية بتأثر واضح بالأساليب الرافدينية السابقة، لكنها تميزت منذ 

الحادي عشر الميلادي بطابع هندسي صارم وتناغم متقن بين المادة البنائية ووظيفة  القرن 
المبنى، إذ استخدم المعماريون الآجر والجص والحجر والخشب كأسس للتزيين، وظهرت 
الزخارف البارزة والغائرة من خلال تنظيم الآجر في أنماط هندسية متشابكة، تتكون من نجوم 

ررة، مما أضفى حيوية على السطوح دون الحاجة إلى ألوان وسداسيات ومضلعات متك
 (.90، 1990)الشامي، 

أما في الأبنية الحجرية، خصوصاً في قونية وملطية وديار بكر، فقد بلغت الزخرفة 
مستوى متقدم من الإتقان، إذ نحت الحجر بزخارف نباتية مكررة تعرف بالأرابيسك، وبنقوش 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

517 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

سخ المحفور بدقة وحرفة، وكانت هذه النقوش تزين الإطارات كتابية بالكوفي المورق أو الن
 .(66، 1988والعقود والمداخل الرئيسة، لتؤكد هيبة العمارة وارتباطها بالمقدس )الصانع، 

أما الزخارف الجصية، فقد برع الفنانون السلجوقيون في تغطية الجدران الداخلية والمساحات 
دة، تجمع بين الزخارف النباتية والهندسية والكتابية العلوية بزخارف دقيقة ذات طبقات متعد

في داخل أطر منسجمة، واستخدمت المقرنصات على نطاق واسع لتزيين المحاريب والقباب 
والمداخل، كما هو الحال في مدخل مدرسة صرجلي ومدخل مدرسة إنجة منارة، وكذلك 

 ، واستخدمت تقنية الأبلق في زخرفة الواجهات.مدرسة قرة طاي
كما كان الخط العربي أحد أهم عناصر الزخرفة، إذ أُدمج في واجهات المباني وفي 
المحاريب والمآذن، فحمل الآيات القرآنية مثل )آية الكرسي( من سورة البقرة، وآيات من سورة 
آل عمران المباركة، وأسماء البناة والسلاطين وتاريخ الانشاء. أما الخشب، فقد خصص 

وزخرف بالحفر البارز والغائر والمشبك وفق نظام الكونديكاري للمنابر والأبواب، 
(kundekari) (Markus, 2011, 56) وهو أسلوب يعتمد التداخل الدقيق لقطع الخشب ،

تم شرحه مفصلا في فصل تخطيط  -دون مسامير، والتطعيم أحياناً بالعاج أو الصدف 
المساجد والمدارس السلجوقية، قد ومما هو جدير بالذكر أن  .-وعمارة المساجد السلجوقية 

ابتعدت عن ظاهرة التشخيص في الزخرفة، وهي تمثيل الزخارف الآدمية والحيوانية، وربما 
يعود السبب في ذلك لحرمتها وعدم جوازها عند بعض المذاهب الإسلامية، فأصبح البعد 

، 2015)الشامي، عنها لزاماً، باعتبار أن السلاجقة استخدموا الصبغة الدينية في مبانيهم 
33.) 

وإذا ما عدنا إلى أصول الفن وفلسفته، فأننا نجد أن بلاد الرافدين كانت البوتقة الأولى 
لظهوره، وفق رمزياته المتعددة والمعبر عنها بواسطة الزخارف الهندسية البدائية، والتي قولبت 

نسان الداخلية مع مرور الزمن وصولا إلى الهيئات الواضحة والتي تعبر عن مكنونات الا
(، إذ بدأت الزخارف الهندسية في بلاد الرافدين بالظهور منذ العصور 45، 2022)يوسف، 

ق.م(، عندما استخدمت الخطوط  3000المبكرة، تحديدا في العصر السومري )حوالي 
والأشكال البسيطة لتزيين الكهوف بواسطة طبع الأصابع والأيادي على الجدران، وعلى 

ة، إذ كانت هذه الزخارف تعتمد على البساطة في التكوين، في محاولة من الأواني الطيني



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

518 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

الإنسان لرسم صورة تقريبية عن الظواهر الطبيعية مثل النجوم والشمس والقمر، ثم تطورت 
لتصل إلى صورة التكرار والتناظر، مثل المثلثات والمعينات والمربعات، التي نُفذت بالضغط 

 (.88، 1975اد الملونة )مورتكات، أو النحت أو التطعيم بالمو 
ق.م( تطورت الزخرفة الهندسية  1600–1900وفي العصر البابلي القديم )حوالي 

لتظهر في الآجر المزجج والفسيفساء الجدارية، كما في جدران المعابد والقصور في أور 
وري )القرن وبابل، إذ استخدمت الألوان لتأكيد التوزيع الهندسي المنتظم، أما في العصر الآش

السابع ق.م( فقد بلغت الزخرفة الهندسية مرحلة نضج أكبر، إذ استعملت في  –التاسع 
الأرضيات والجدران بنظام دقيق يجمع بين الزخارف الهندسية والنقوش التصويرية )ساكز، 

2011 ،57). 
ي وبذلك يمكن القول إن بلاد الرافدين كانت المهد الأول للفكر الزخرفي الهندسي، الذ

تطور لاحقاً في العمارة الإسلامية، ليشكل أساساً للفنون الهندسية التي ازدهرت في العصور 
 المتتالية.

 أحد عشر. مواد البناء:
تعد المواد البنائية من العوامل الأساسية التي تحدد طبيعة العمارة في أي منطقة، إذ 

المحيطة، فالبيئة تلعب دورا رئيسا في يعتمد اختيارها على التوفر المحلي والظروف البيئية 
تحديد نوعية المواد المستخدمة في البناء، سواء كانت طينية، حجرية، خشبية، أو معادن، 
فكل مادة تحمل خصائص تجعلها مناسبة لظروف مناخية معينة، في المناطق الصحراوية 

رارة الشديدة والتقلبات مثلًا، تكثر المواد الطينية والحجرية نظرًا لقدرتها على مقاومة الح
الحرارية اليومية، وتوفر تلك المواد في المنطقة، في حين في المناطق الاستوائية يسود 
استخدام الخشب لطبيعته المتجددة وسهولة معالجته ووفرته،  كما يؤثر توفر الموارد المائية، 

أو العزل الحراري  على نوع التربة، وكذلك الطقس على اختيار المواد، سواء من حيث المتانة
، وهذا ما نجده معمول به في بناء المساجد (30، 1990أو مقاومة الرطوبة )الفارس، 

والمدارس السلجوقية، إذ استخدم الحجر والآجر والخشب كمواد أساسية، إذ استخدم الحجر 
م( فوق مستوى الأرض، وكذلك في  2كعنصر أساسي في بناء الأسس التي ترتفع بمسافة )

ة والعقود، ومناطق الانتقال، أما في بقية العناصر العمارية، فقد ساد استخدام الآجر الأعمد



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

519 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

كمادة بنائية مهمة ورئيسة في العمارة السلجوقية، ومما هو جدير بالذكر أن مادة الآجر غير 
متوفرة بشكل كبير في مناطق بلاد الأناضول، ولكن بسبب تأثر السلاجقة بالعمارة العراقية 

 انتقلت هذه التجربة إلى تلك المناطق. القديمة،
كما استخدم الخشب كمادة مهمة في ربط العقود مع بعضها البعض، واستخدم في 
تشكيل الأعمدة الحاملة للعقود، كما استخدمت "بواري" الخشب في تشكيل السقوف المستوية 

من  في بعض المساجد، مثل مسجد أشرف اوغلو في مدينة بايشهير، ويعد هذا المسجد
 المساجد الخشبية التي بنيت في العصور السلجوقية.

ومما هو جدير بالذكر هو استخدام الآجر المزجج في تزيين المساجد والمدارس 
السلجوقية، إذ كشفت التنقيبات الأثرية والدراسة الميدانية عن وجود " تنور" في مدرسة قرة 

بنى المراد تزين جدرانه، وهذا طاي، كان يستخدم لغرض شوي الآجر وتزجيجه في داخل الم
التنور في شكله النهائي يتطابق مع التنور الذي وجد في التنقيبات الأثرية في تل عكَرب، 

 (، والذي يعود إلى العصر البابلي الحديث.14في المقاطعة )
 

 الخاتمة:
ى دّت بلاد وادي الرافدين من أقدم المراكز الحضارية والإنسانية، وأكثرها تأثيرا علعُ 

الحضارات المجاورة، وطورت من الإمكانات العمارية والفنية، حتى كونت بنية متكاملة في 
التخطيط الحضري، إذ أثرت بلاد وادي الرافدين بمفاهيمها الدينية والرمزية على البلدان 
المجاورة، ولا سيما بلاد فارس والأناضول، وأسهم تلاقح الأفكار بين المدن في بروز عدد من 

رات فيما بينها، سواء بالطرز الفنية أو العمارية. وإن من أهم العوامل التي ساعدت في التأثي
انتقال الطرز الفنية إلى بلاد فارس والأناضول هي )التبادل التجاري، الحروب، الهجرات، 

 انتقال أصحاب الحرف(.
 تي:أما أهم الاستنتاجات التي تعنى بالسمات والتأثيرات الواقعة عليها، فيتضح الآ

تعد المداخل الضخمة من أهم سمات العمارة الرافدينية، والتي انتقلت إلى بلاد الأناضول  .1
 وظهرت جليا في عمائر السلاجقة.



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

520 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

تَمثّل الظهور الأول للعقود والأقبية في بلاد وادي الرافدين كعناصر عمارية مركزية في  .2
على هيئاتها الفنية  مدينة أور وغيرها من المدن القديمة، ونرى أن السلاجقة طوروا

 واستخدموها في عمائرهم.
عدت الأعمدة من أهم عناصر ارتكاز البناء، والتي ظهرت لأول مرة في العمارة العراقية  .3

القديمة، ابتداء من حزم القصب المرسومة على الأختام الاسطوانية ووصولا إلى )بلاد 
 مائرهم.نينوى وخرسباد(، وقد أبدع السلاجقة في توزيع الأعمدة في ع

يعد الظهور الأول للقباب في المساكن الرافدينية في )تبه كوره( في عصور ما قبل  .4
 التاريخ، ونرى أن السلاجقة طوروا على هيئة القباب لتتناسب مع مناخهم البارد.

اشتملت القصور في بلاد وادي الرافدين على شكل الحنية المركزية في الجدار المقدس،  .5
د، وهي تشبه في مضمونها العام الهيئة العامة للمحاريب، والتي لغرض التقديس أو التعب

 كان لها الحضور اللافت في العمارة السلجوقية.
عُرفَ في بلاد وادي الرافدين )منصة الملك(، وهي عبارة عن دكة مرتفعة لجلوس الملك،  .6

 وتصنيعها.وهي الفكرة التي ظهر المنبر من خلالها، وقد أبدع السلاجقة في بناء المنابر 
تعد المآذن من العناصر العمارية المستوحاة من فكرة الزقورة البابلية، سواء في شكلها  .7

التدرجي أو هيئتها الدينية، والتي استخدمها السلاجقة بكثرة سواء في المساجد أو 
 المدارس.

يتفق أغلب الباحثين بكون الإيوان هو ابتكار عراقي أصيل، وقد تفرد السلاجقة في  .8
 ام الإيوان في المساجد والمدارس.استخد

تعد الزخارف السلجوقية من أكثر العناصر الفنية تأثرا ببلاد الرافدين، إذ تأثرت بلاد  .9
الأناضول بأغلب المفاهيم الرمزية والفنية من بلاد الرافدين، والتي تعتبر المكان الأول 

 الذي ظهرت فيه أولى بوادر الزخارف الهندسية والنباتية.
د البناء من العوامل الأساسية التي تحدد طبيعة العمارة في أي مدينة، وقد تعد موا .10

امتازت بلاد الأناضول بطبيعتها الحجرية، ولكننا نجد أن السلاجقة بالرغم من ذلك 
استخدموا الآجر كمادة بناء أساسية في بناء المساجد والمدارس رغم صعوبة توفره في 

 الرافدين.تلك المناطق، متأثرين بعمارة وادي 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

521 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

 المصادر والمراجع:
 لكتب العربية:ا

، 1، طالمنابر العراقية حتى نهاية العصر العباسي(، 2008ألف الدين، أمل متاب ) .1
 دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد.

، وزارة الثقافة والإعلام، 1، جمقدمة في تاريخ الحضارات القديمة(، 1973باقر، طه ) .2
 بغداد.

مديرية  -، وزارة الإعلام القباب المخروطية في العراق(، 1974الحديثي، عطا ) .3
 الآثار العامة، بغداد.

 ، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت.المساجد(، 1981حسين، مؤنس ) .4
، 1، طالفنون الزخرفية اليمنية في العصر الإسلامي(، 1992خليفة، ربيع حامد ) .5

 اللبنانية، القاهرة.الدار المصرية 
، جامعة مدينة أريدو ودورها الحضاري في بلاد الرافدينالزيدي، أبا ذر زاهي )ب.ت(،  .6

 الكوفة.
نظرة عامة عن أصلها وتطورها منذ الفتح  -المآذن (، 1959سالم، السيد عبد العزيز ) .7

 ، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية.العربي حتى الفتح العثماني
 ، دار النهضة، بيروت.تاريخ الشرق القديم(، 1989ن )سليم، أحمد أمي .8
 ، دار الرشيد، بغداد.2، ج حضارة وادي الرافدين(، 1982سوسة ) .9

، الهيئة المصرية 1، مجالعمارة العربية في مصر الاسلامية(، 1970شافعي، مؤيد ) .10
 للتاريخ والنشر، القاهرة.

 ، دار القلم، دمشق.وإبداعالفن الإسلامي.. التزام (، 1990الشامي، صالح أحمد ) .11
، دار القلم، التشخيص في الرسم الإسلامي(، 2015الشامي، صالح بن أحمد ) .12

 بيروت.
، 7، جمختصر تاريخ العراق(، 2004شحيلات، علي، عبد العزيز الياس الحمداني ) .13

 بغداد. 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

522 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

لمحات من تاريخ العمارة الإسلامية والحركات (، 2002شيرزاد، شيرين إحسان ) .14
 ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت.المعمارية وروادها

قراءة تأملية في فلسفته وخصائصه  -الفن الإسلامي (، 1988الصانع، سمير ) .15
 ، دار المغرب، بيروت.الجمالية

، المطبعة العصرية، البيئة من منظور إسلامي(، 1990الفارس، عبد الرحمن ) .16
 الكويت.

الأصول السومرية والاكدية (، 2025مان الشويلي )القيسي، محمد فهد، سعد سل .17
 ، دمشق.للألفاظ العامية في العراق

(، العمارة في الدولة السلجوقية وتفاعلها مع الموروث 2005الكبيسي، ياسر ) .18
 الحضاري العراقي، المركز الثقافي العراقي.

ة ، دار النهض1، طالقباب في العمارة الإسلامية(، 1987مصطفى، صالح لمعي ) .19
 العربية، بيروت.

 ، لبنان.وادي الرافدين وحدة الجغرافية وبلاد الوحدة(، 2024النجار، جميل موسى ) .20
 الكتب المترجمة:

، تر: خالد أسعد عيسى، دار رسلان، عظمة بابل وآشور(، 2011ساكز، هاري ) .21
 دمشق.

، تر: د. عامر سليمان، مطبعة المجمع العلمي، قوة آشور(، 1999ساكز، هاري ) .22
 بغداد.

، تر: عيسى سليمان وسليم طه الفن في العراق القديم(، 1975مورتكات، أنطون ) .23
 التكريتي، بغداد.

، تر: نسيم واكيم اليازجي، دار علاء الحضارات القديمة(، 2000وكوفاليف، دياكوف ) .24
 الدين، دمشق.

ابس ، دار ق1، تر: آمال مريود، طالزخارف والرسوم الإسلاميةويلسون، إيفا )ب.ت(،  .25
 للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.

 



 بين السمات الذاتية والتأثيرات الرافدينية العمارة السلجوقية
 

 

 

 

 

523 
 ج

 
 

 م2025 –كانون الاول  31 -المجلد الثاني (99)العدد                                   مجلـــة دراسات في التاريخ والآثار        
 

 

 المجلات العلمية:
(، العمارة في العصر البابلي الحديث، بحث منشور، 2017ثامر، أحمد عبد الأمير ) .26

 جامعة القادسية، كلية الآثار.
، العمارة العراقية واثرها على العمارة الأوروبية(، 2019زائر، صلاح الدين محسن ) .27

 .23، ع 15ربية، مجلة أبحاث ميسان، مج كلية الت -جامعة ميسان 
سمات وأنماط العمارة الدينية في العراق القديم الزقورة (، 2016كامل، هويدة احسان ) .28

قسم الآثار، مجلة الملوية للدراسات الإثارية  -جامعة سامراء كلية الآثار ، أنموذجاً 
 .6، ع 3مج  ،والتاريخية

العمارة الإسلامية كمدخل لتكوينات نحتية  الأقواس والعقود في(، 2024مرزوق، رجا ) .29
 .21، ع7، مجلة حوار جامعة أسيوط، مج جدارية

 الرسائل والأطروحات العلمية:
الإيوان في العمارة العراقية حتى نهاية العصر (، 2002آل جعفر، زين العابدين موسى جعفر ) .30

 ب.كلية الآدا -، رسالة ماجستير )غير منشورة(، جامعة بغداد العباسي
، رسالة دراسة تاريخية حضارية –قونية عاصمة السلاجقة الروم (، 1992باذياب، نورة عبد الله ) .31

كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم  –دكتوراه )غير منشورة(، قسم التاريخ الإسلامي 
 القرى، مكة المكرمة.

، أطروحة دكتوراه فدينيالتواصل في عمارة الفضاء الرا(، 2010العامري، شذى عباس حسن ) .32
 الهندسة المعمارية. -)غير منشورة(، جامعة بغداد، كلية الهندسة 

المشاهد التأملية الدينية في المنمنمات الإسلامية حتى نهاية الحكم (، 2022يوسف، وئام كريم ) .33
 .كلية الآداب -، رسالة ماجستير )غير منشورة(، جامعة بغداد فنية( -العثماني )دراسة آثارية 

 الكتب الأجنبية:
34. Frankfort, Henri (1996), The Art and Architecture of the Ancient Orient, 

New Haven: Yale University Press. 

35. Hattstein, Markus; Delius, Peter, Eds (2011). Islam: Art and Architecture. 

36. Parrot, André (1958), Babylon and the Old Testament, New York: 

Philosophical Library. 

37. Roux, Georges (1992), Ancient Iraq, 3rd ed. London: Penguin Books. 

 
 


